Tishrei 5776 Bs”d

Yom Kipur.

**Teshuvá shlemá.**

***El yétzer hará nos confunde…***

Todos saben.

Yom Kipur es el día más sagrado de todo el año.

El día en que incluso los más alejados de la Torá y las mitzvot murmuran una Tefilá, se ponen por unos instantes una kipá y hasta quizás una lágrima se escapa entre los parpados.

Pero hay que destacar algo. La sabiduría y la experiencia del Yétzer hará para burlarse de nosotros no es de menospreciar. ¿Acaso tú sabes cuál es la mitzvá principal de este día? Seguro, estarás pensando, ¡es la de hacer Teshuvá!

***Maaséi Avot***

En el libro **Jovat HaLevavot** (Shaar hakniá Cap. 7) está escrito “aquella persona que habló mal de otro se le pasan las transgresiones del otro, y todas sus mitzvot pasan a la persona de la cual habló mal.”

Resulta de aquí – dice el Rosh Yeshivá el **Gaón Rab Aarón Leiv Shteinman shlit’a** que si del que hablaron mal perdona al que habló del él pierde todas las mitzvot que había recibido, pero de todas formas el mérito de perdonar es equivalente a todas las mitzvot que podía haber recibido de los que hablaron mal de él.

Y así dijo el Rab varias veces en sus shiurim que de todas formas es preferible perdonar al compañero. Y hay quien agrega que esto es ya que las mitzvot de los demás le vinieron a él sin esfuerzo, pero el perdonar lleva consigo el ganarle al *yétzer*.

*Meajorei haPargod pág. 150*

*- Leilui Nishmat HaGaón HaRab Jaim Pinjas ben Iaakov Itzjak Shainberg Ztz”l - Leilui Nishmat HaGaón HaRab Iosef Shalom ben Abraham Elyashiv Ztz”l -*

Pero veamos cuanto tiempo le dedicamos a esta mitzvá. Los días antes de Rosh Hashaná preparamos todo lo necesario para el día del juicio, llenamos carritos de supermercado, preparamos los ‘simanim’ que vamos a comer en la noche, anulamos todas las promesas que hicimos durante el año, e incluso le dedicamos tiempo a la mitzvá de ‘shemitat kesafim’ firmanos delante de tres Talmidei Jajamim el ‘pruzbul’.

Llenos de mitzvot llegamos a Rosh Hashaná, baruj Hashem.

¿Y la mitzvá de Teshuvá? todavía no hay rastro.

¡Que mejor momentos para empezar esta mitzvá que los días entre Rosh Hashaná y Yom Kipur!

Pero nuevamente aparece el yétzer hará, ilusionista profesional y nos encandila con mas mitzvot…para él lo más importante es…no hacer Teshuvá.

Nos ocupamos de comprar el mejor Etrog, el Lulav más verde que haya en el mercado y los *adasim* más lindos que pueda haber…y así transcurre todo *‘aseret iemei teshuva’.*

Pero obviamente Yom Kipur se acerca por lo que debemos saber bien todas las halajot referentes a este día. Cuanto una persona enferma puede comer, leyes del ayuno, leyes de usar cuero, hasta que hora se puede comer *seudá mafseket* etc. etc.

¿Y que con la mitzvá de Teshuvá?

***¡Advertencia - Despertarse!***

Una hermosa parábola cuenta el **Rab Jaim de Brisk ztz"l** (citado en el libro Otzarot haTorá pág. 280).

Dos ciudades limítrofes tenían muy buenas relaciones comerciales entre ellas hasta que un día estalló una guerra en la zona y el límite de una de las ciudades justo en donde estaba el cementerio se vio desplazado hacia el territorio de la otra ciudad, por lo que cada vez que los de la primera ciudad tenían que enterrar a sus difuntos debían pedir permiso de la otra ciudad para poder pasar.

Este fenómeno no pasó desapercibido entre los comerciantes y enseguida aprovecharon la situación para pasar de forma ilegal todo tipo de mercaderías. Simplemente llenaban ataúdes con la mercadería y lo cerraban simulando que era un muerto. Y para que se note que era un funeral acompañaban al ataúd con la mercadería llorando y diciendo palabras de consuelo, todo esto para que no desperté sospecha en los guardias de la frontera.

Sin embargo, a pesar de que lloraban en el supuesto funeral, al pasar el tiempo y hacerse rutina de los comerciantes este tráfico de mercadería, a veces se asomaba en sus rostros una sonrisa…

Al paso del tiempo hubo cambio de gobierno y el nuevo presidente decidió investigar estos raros funerales y ordenó revisar lo que llevan dentro de los ataúdes. Muy pronto se descubrió todo el mercado negro que había en estos ataúdes, la mercadería fue embaucada y los comerciantes llevados presos y multados con grandes sumas de dinero.

Pero los comerciantes no se dieron por vencidos y pidieron ir al gobernante a pedir perdón. Llegaron delante de él y con llantos en sus rostros pedían clemencia.

Les dijo el gobernante “ustedes están llorando no en el momento apropiado, si hubieran llorado cuando hicieron los ‘funerales’ no tendrían que estar llorando ahora”.

Concluye el Rab Jaim ztz"l – cuando pasa una desgracia a mitad del año lloramos y pedimos a Hashem piedad, pero debemos saber que si hubiéramos llorado y hecho Teshuvá en los días propicios para hacerlo, no hubiéramos llegado a esto.

***¡Análisis de sangre!***

Dice el **Rab Itzjak Silbershtein shlit'a** que si alguien va al doctor y el doctor le da un medicamento esto no se considera salud integral. Para saber exactamente lo que tiene y conocer todo su ‘cuadro médico’ debe hacerse un examen de sangre y según los resultados obrar y tomar los medicamentos y tratamientos necesarios.

Así también es con la Teshuvá. Hay Teshuvá y hay Teshuvá shlemá.

Kol HaLashón

03 - 617 - 1111 - 5

Torá en español

Parashát haShavua, Tanaj, Guemará, Daf haYomi, Halajá, Musar, Shiurim para mujeres, Halajot Lashón haRá, cuentos para chicos, y mucho mas…

Imaginemos una persona que el auto le hace un ruido raro, va al mecánico y le pide que revise su auto, pero el mecánico le empieza a gritar - ¿Ahora te acordaste de venir? ¡Son las 4 de la tarde y yo cierro a las 5! Si quieres puedo darle un vistazo y por arriba arreglar lo que de el tiempo y lavarlo, pero si quieres un diagnostico completo y serio te recomiendo venir temprano a la mañana y dejar el auto unos días.

No menos debe ser nuestra Teshuvá, debemos darle varios días de análisis pensar lo que hacemos y lo que no hacemos, que decimos y que no decimos, todo esto pasarlo al papel y ver el ‘cuadro’ completo. Debemos primero que nada acongojarnos por los ‘malos resultados’, arrepentirnos de lo que hicimos y recibir no volver a hacer cosas que nos lleven nuevamente a tropezar. Luego debemos llevar este ‘cuadro médico’ a un doctor que de su opinión y nos aconseje el tratamiento correcto a seguir.

Solo de esta forma vamos a poder llegar a conseguir una Teshuvá shlemá y no solamente un lavado pasajero que nos dure unos días…

¡*Gmar jatimá tová y Teshuvá shlemá!*

**Halajot Teshuvá.**

**Conciliación con el compañero.**

***Erev Yom Kipur.***

* El día anterior a Yom Kipur es el día propicio para pedir perdón y conciliarse con toda aquella que dañamos o herimos, ya sea monetariamente o sentimentalmente para que se limpie de todas las *averót* que tiene antes de empezar Yom Kipur. Y aunque la obligación es todo el año, explica el Mashguiaj Rab Eliahu Desler ztz"l que si va a ir a pedir perdón el resto del año puede ser que hiera a su compañero al contarle que hizo algo mal contra él (en un caso que aún no sabe), y por ende no va a ir a conciliarse. Pero si pide perdón en víspera de Yom Kipur no va a herirse ya que lo normal es que en este día todos piden perdón.

 (Shulján Aruj simán 506,1 – Mishná Berurá 1 – Moadim v’zmanim tomo I simán 54)

* Si robó debe corregir y devolver lo robado hasta este día ya que el robo es el gran acusador de la persona a la hora del juicio.

 (Mishná Berurá inciso 1)

***¿Personalmente o a través de un tercero?***

* *Lejatejilá* es mejor que el que dañó o hizo algo malo en contra de su compañero pida perdón personalmente. Pero si le es muy difícil o que le parece que hay más probabilidad de que haya conciliación si manda a un tercero que haga de mediador, puede hacerlo de esa manera. El motivo de que es mejor ir en persona es ya que parte de su expiación es pasar vergüenza y rebajarse al ir a pedir perdón.

(Mishná Berurá inciso 2 – Pele Yoetz Teshuvá - Maté Moshé 848 – Moadim v’zmanim tomo I simán 54)

* Por eso sostiene el Jazón Ish que si el dañado lo perdonó sin que el dañador tuvo la necesidad de pedir perdón no es una expiación íntegra. Y hay quien sostiene que lo principal es que su compañero perdone en su corazón y si realmente fue así alcanza.

 (Jut shani pág. 100 – Shu't Az nidveru tomo VII simán 65)

***Lashón hará.***

* Una persona que habló *Lashón hará* de otro está obligado a pedir perdón y para ello debe ir a la persona de la cual habló mal y contarle que habló mal de él. Todo esto se aplica cuando le fue provocado un daño por lo que hablaron mal de él, pero si aun no le llegó ningún daño o sufrimiento como consecuencia de lo que hablaron mal de él, el Jafetz Jaim queda en duda si está obligado a decirle. Pero si chismeó sobre el compañero incluso que aun no le ha provocado ningún daño aun está obligado a revelarle y conciliarse con él.

(Jafetz Jaim Cap. 4 inciso 12 – Beer maim Jaim 4)

* Pero en nombre del Rab Israel Salanter ztz"l hay quien explica que esto es siempre y cuando al contarle a su compañero que habló mal de él no lo va a lastimar. Pero si lo va a lastimar contándole, mejor es no contarle y la *averá* de *Lashón hará* quedará con él. Pero si es algo que pasó hace mucho y puede ser que al revelarle no se lastime entonces vuelve la obligación de contarle que habló mal de él. Y hay quien explica que también el Jafetz Jaim reconoce que si lo va a herir cuando le revele lo que habló de él que estará prohibido revelarle.

(Halijot Shlomó pág. 44 - Jut shani pág. 106 – Shu't Az nidveru tomo VII simán 66)

***Daño a un pequeño.***

* Si dañó a un pequeño no sirve de nada perdonar ya que su perdón no es perdón. Pero de todas formas la costumbre es pedir perdón y cuando cumpla bar mitzvá que le pida nuevamente disculpas por lo que le hizo.

 (Ashrei Haish tomo III Cap. 20 inciso 4)

* Y hay quienes sostienen que si sirve pedirle disculpas cuando es pequeño ya que lo principal del perdón es borrar el resentimiento. Pero incluso esta opinión no va a servir si estamos tratando con respecto a un daño monetario.

(Jut shani pág. 101)

***Perdonar de corazón.***

* Según el Jazón Ish si la persona dañada perdona de palabra nada más pero en su corazón sigue teniendo resentimiento, no se llama esto perdón.

 (Jut shani pág. 100)

**Lo principal de este día es conciliarse con aquellos que estamos peleados y no solo ‘*salir iedei jová’* con aquellos que queremos y quizás no hay motivo para pedir perdón.**

* *No apoyarse en estas líneas para la práctica sino que debe siempre consultarse con una autoridad rabínica.*

***Mishmeres Jaim***

**¿Un chico que cumple bar mitzvá Motzaei Yom Kipur tiene la obligación de Tosefet Yom HaKipurim?**

En el **Shu’t** **Jatám Sofér** (Oraj Jaim simán 172) escribe que un chico que cumple sus trece años Motzaei Yom Kipur no tiene obligación alguna en cumplir la mitzvá de Tosefet Yom HaKipurim (que consiste en agregar tiempo al día de Yom Kipur, tanto sea cuando empieza adelantando el comienzo del ayuno o cuando finaliza, atrasando la salida del ayuno) ya que cuando fue el día de Yom Kipur él era menor y no tenía sobre él la principal obligación de la mitzvá que es cumplir el día de Yom Kipur ¿y si no debe cumplir lo principal, como va a estar obligado a cumplir Tosefet?[[1]](#footnote-2)

Sin embargo hay quien duda en el caso de un chico que cumple sus trece años y se hace adulto un Motzaei Shabat si va a estar obligado a hacer Havdalá o no, ya que por cuanto que cuando fue Shabat era menor de edad y no estaba obligado a respetar Shabat quizás no está obligado a hacer Havdalá. O quizás podemos decir que por cuanto que hubo Shabat en todo el mundo, o sea que es una realidad que hubo Shabat entonces si va a corresponder que haga Havdalá.

Y la pregunta es ¿Qué diferencia hay entre Havdalá que hay duda si el bar mitzvá está obligado o no con respecto a la mitzvá de Tosefet Yom Kipur que el Jatám Sofér dictamina que seguro que no está obligado a cumplirla?

Aparentemente podríamos diferenciar entre los dos casos de la siguiente forma – dice el **Gaón Rab** **Jaim Pinjas Shainberg ztz”l.**

Para entender como puede ser que el niño esté obligado a hacer Havdalá podremos decir que la obligación de hacer Havdalá no recae sobre el ‘*gabra’*, o sea que la persona tiene que diferenciar con la Havdalá entre el momento que está prohibido de hacer Melajot y el momento que está permitido hacer Melajot. Sino que la Havdalá recae sobre el día de Shabat y la mitzvá es diferenciar entre el día de Shabat que es sagrado y los días de semana que no lo son. Por lo tanto como en la realidad hubo Shabat incluso que él no estuvo obligado a cuidarlo de todas formas se debe diferenciar entre el día sagrado que pasó y los días de semana.

Pero no es así con respecto a la mitzvá de Tosefet Yom HaKipurim que la mitzvá es sobre el ‘*gabra’*, que por cuanto que las prohibiciones de Yom Kipur recaen sobre la persona, ella está obligada a agregar tiempo de lo profano a lo sagrado, por lo tanto si la persona no estuvo obligada a cuidarse de estas prohibiciones tampoco lo estará de agregar tiempo Tosefet a esta mitzvá.[[2]](#footnote-3)

Adaptado del libro **Mishmeret Jaim** Tomo I pág. 67 del Gaón haRab Jaim Pinjas Shainberg Ztz”l.

**Por comentarios, agregados o errores por favor comunicarse al cel. 0527646875**

*Este Divrei Torá no tiene como cometido la Halajá práctica sino la afinación en el estudio de Torá a través de la comparación de circunstancias semejantes pero cuyas leyes divergen.*

***Dedicado para Hatzlajá del autor y su familia, padres y hermanos.***

***Por favor no leer en horario de Tefilá o dentro del ‘seder’ de la Ieshivá o Kólel. Cuidar la santidad de esta hoja.***

***לזכות אריה אברהם בן מרים נ"י לעילוי נשמת מנדל בן יצחק ז"ל***

1. Sin embargo sobre la mitzvá de cuidar el Séptimo año ‘Shemitá’ dictamina allí que un niño que hace Bar mitzvá en Motzaei Sheviit si está obligado a cuidar las frutas del séptimo año. Y la diferencia es clara – dice el **Jatám Sofér** – ya que a pesar de que este niño no estuvo obligado a cuidar el séptimo año ya que era menor, pero es una realidad que las frutas del séptimo año recibieron kedushá, por lo tanto tendrá que cuidarse de aquí en mas.

Pero a diferencia del Jatám Sofér que dictamina de forma clara que el niño no está obligado a cumplir Tosefet, el **Minjat Jinuj** (mitzvá 313 inciso 17) que también pregunta la misma interrogante, no contesta y queda sin respuesta si sobre el niño recae la mitzvá de Tosefet o no. Y véase en el **Shu't Shevet Haleví** (tomo IV simán 54,1) que según el **Levush** en halajot Shabat (simán 261) la leyes de la mitzvá de Tosefet Shabat y Tosefet Y. Kipur son como las leyes de *Nedarim*, y nafka mina que va a haber para un pequeño ‘*samuj leish’*.

Y sobre la duda del Minjat Jinuj explica el **Minjat Itzjak** (tomo VI simán 59) que la raíz de la duda es si la mitzvá de Tosefet es una mitzvá independiente o si es una mitzvá que continua a la mitzvá de Yom Kipur. Si es solamente una continuación de la mitzvá de Yom HaKipurim se entiende que si el niño no estaba obligado en Yom Kipur tampoco lo va a estar ahora. Pero si es una mitzvá por sí misma, entonces el chico estará obligado incluso que estuvo exento el día de Yom Kipur.

El *jidush* que dice el Minjat Itzjak es que según la opinión del **Rambam** (la cual analiza a fondo en este simán) sale que la mitzvá de Tosefet Yom HaKipurim es una mitzvá por sí misma y por ende sobre el chico recae la obligación de Tosefet Yom HaKipurim.

Y con respecto a Havdalá en el **Shu't Har Tzvi** (Oraj Jaim I simán 165) responde que incluso para el Rambam un chico que cumple bar mitzvá en Motzaei Shabat está exento de hacer Havdalá ya que esta mitzvá es parte de la mitzvá de ‘*Zajor et haShabat*’ y lo asemeja a lo que dictaminó el Jatám Sofér con respecto a Motzaei Yom HaKipurim, por lo tanto el niño estará exento. Y también el **Shu't Betzel hajojmá** (tomo I simán 72) dice que según todas las opiniones el chico va a estar exento de Havdalá y que así también debe ser dictaminada la halajá con respecto a Tosefet Yom Kipur. [↑](#footnote-ref-2)
2. Pero podríamos preguntar ¿Qué diferencia hay entre Shabat y Yom Kipur? Si decimos que en Yom Kipur las prohibiciones recaen sobre él entonces también en Shabat podemos argumentar lo mismo, y si decimos que en Shabat es una realidad que el día sagrado estuvo y por ende corresponde hacer Havdalá, entonces ¡también en Yom Kipur podremos decir lo mismo! La diferencia aparentemente radica no entre estos dos días, sino entre la mitzvá de Havdalá y la mitzvá de Tosefet. [↑](#footnote-ref-3)